DOSSIER PEDAGOGIQUE
a l'usage de I'enseignant

MUSIQUES DU VIETNAM

Le “Ca tru” du Golfe du Tonkin
&
le “Don ca tai tu” du Delta du Mékong

Maison des Cultures du Monde
101 boulevard Raspail, 75006 Paris

Jeudi 20 mars de 14h00 a 15h30

(1 h de représentation suivie de 30 mn d’échange avec les artistes)

Pour le confort de tous,
les classes sont priées d’arriver au théatre a 13h45 dernier délai.
Merci |

Maison des Cultures du Monde, 101 boulevard Raspail, 75006 Paris
01 45 44 72 30 / info@maisondesculturesdumonde.org

Les photos utilisées dans ce dossier ne peuvent étre reproduites



La Maison des Cultures du Monde : vivre I'expérience de la rencontre avec l'autre....

Fondée en 1982, la Maison des Cultures du Monde est une institution culturelle pionniére en
matiere de dialogue des cultures qui s’engage activement aupres du jeune public.

Dans le cadre du Festival de I'lmaginaire, des éléves de tous ages sont invités a découvrir les
patrimoines culturels du monde a travers une série de spectacles.

Choisis tant pour leurs qualités esthétiques et leur représentativité culturelle que pour leur po-
tentiel pédagogique, ces spectacles sont congus sous forme de rencontres, généralement 1h de
représentation suivie de 30 minutes de discussion avec les artistes.

LE VIETNAM

Le Vietnam est un pays d’Asie situé a l’est de la péninsule indochinoise. Il a une superficie de
331 690 km? et compte environ 90 millions d’habitants. Il est bordé par la Chine au nord, le
Laos, le Cambodge et le golfe de Thailande a I’ouest et la mer de Chine méridionale a 1'est et au
sud. Sa capitale est Hanoi. L'autre ville importante est Ho Chi Minh Ville (Saigon).

Géographiquement, le Vietnam fait par- CHINE
tie de 1’Asie du sud-est continentale avec
le Laos, le Cambodge, la Thailande, la
Birmanie et la Malaisie. Culturellement,
la situation est plus complexe. Les mino-
rités qui vivent principalement dans les
montagnes et au nord rattachent cultu-
rellement le pays au sud-est asiatique
(en musique cela se traduit par une forte
présence des gongs |) ; en revanche, la

THAILANDE

culture du peuple majoritaire (les Viét)

et sa musique le rattachent a 1’Asie orien- x
CAMBODGE




UN PEU D’HISTOIRE

S’étendant sur 2000 km de long, le Vietnam se divise en trois grandes régions marquées par des
différences de climat, d'histoire et de culture : le nord (Bac Bo), le centre (Trung Bo) et le sud
(Nam Bo). Ces trois grandes régions correspondent approximativement au Tonkin, a I’Annam
et a la Cochinchine de la période coloniale francaise.

Selon les historiens vietnamiens, 1’Histoire du Vietnam remonte au troisieme millénaire avant
notre ere. Jusqu’'au X¢ siecle les Viét peuplent le delta du Fleuve Rouge, au nord de la péninsule
indochinoise, et sont soumis a l’empire chinois. Mais peu a peu une conscience nationale se
dessine et en 935 ils déclarent leur indépendance tout en conservant un lien de vassalité avec
la Chine. Ils entament alors une conquéte des territoires situés plus au sud et qui forment le
royaume indo-malais du Champa et une partie de I’empire khmer (Cambodge).

Ce processus va durer jusqu’au XVIII¢ siecle, s’accompagnant d’une sinisation de toute la pénin-
sule indochinoise avec l'introduction du bouddhisme mahayana, du taoisme et du confucia-
nisme qui influenceront la vie sociale et religieuse ainsi que les arts, notamment la littérature
et la musique.

Aujourd’hui, les Viéet représentent 86% des 90 millions de Vietnamiens, le reste étant constitué
de minorités vivant majoritairement dans les montagnes. Mais méme au sein de la population
viét, les traditions musicales révelent d’assez fortes différences le nord, le centre et le sud.

Originaire du nord, le Ca tru est empreint d'une sérénité un peu austere, tandis que le Don ca tai
tu, né dans le sud, offre une palette plus diversifiée, plus méridionale dirait-on, avec ses chants
tantot exubérants tantot mélancoliques.




DEUX REPERTOIRES DE CHAMBRE

Le Ca tru et le Don ca tai tu sont deux genres musicaux de chambre, joués principalement pour
le divertissement dans des lieux intimes, un salon, une véranda ou une terrasse, accompagneés
parfois de mets et d’alcool. Ils requierent un petit nombre de musiciens : une chanteuse ou un
chanteur, quelques instruments mélodiques et selon les cas quelques percussions.

Tous deux se sont développés dans un delta, le Fleuve Rouge d’un coté, le Mékong de l'autre,
tous deux ont des origines rituelles et sont étroitement liées a la poésie et a la littérature classique
vietnamienne.

Les textes sont soit des poemes en vers composés en sino-vietnamien par des lettrés depuis le
XVesiecle, soit des fragments en prose ou en vers de romans ou de livrets d’opéra traditionnel
inspirés de légendes ou de themes bouddhiques.

De facon générale, les artistes vietnamiens ont une prédilection pour des textes a caractere
dramatique, mélancolique, nostalgique, particulierement dans les pieces vocales.

La chute des feuilles d’éléocca en automne,
la brume qui descend des nuages,

les sons tristes du luth,

remplissent le coeur

des jeunes filles d’'une nostalgie

qui se transforme en chagrin d’amour...

Echelle, modes et nuances mélodiques

Ce qui saisit l'auditeur, la premiére fois qu’il écoute de la musique vietnamienne, c’est d’une part I’échelle de sons utilisée, et
d’autre part la richesse de I'ornementation et I’étrangeté des timbres des voix et des instruments.

La musique vietnamienne est pentatonique. Cela veut dire que, tout comme la musique chinoise, elle est fondée sur une
échelle de cing sons. En vietnamien, ces notes s’appellent ho xu xang xe cong liu (octave de ho). Mais contrairement au systeme
européen ou les hauteurs des notes sont fixées une fois pour toutes, les hauteurs des notes vietnamiennes varient selon les modes
mélodiques. Ces modes apportent chacun une couleur particuliére qu’on appelle « sentiment modal ».

Notes : Ho Xang Xu Xe Cong Liu Sentiment modal
Modes :
Bac Do Ré Fa Sol La Do Serein et calme
Nam Do Mi b Fa Sol Sib Do Mélancolique
Oan Do Mi b Fa Sol La Do Triste (n’existe que dans le sud)

Dans le Don ca tai tu, ces modes sont ensuite affinés en diverses nuances appelées hoi :

bac, exprimant la force et la joie ;

nhac, la gravité, la solennité ;

ngu, la révérence ;

quang, |'allégresse ;

xuan, la pureté et I'élégance ;

ai, la nostalgie et la solitude ;

e oan, le chagrin.

Ces nuances s’expriment par une ornementation riche et expressive ou chaque note est soumise a diverses fioritures : notes
d’agrément, vibrato, trilles, glissando, et par des tournures mélodiques (ou clichés mélodiques) particuliéres.

Dans le Ca tru, certains lettrés évoquent I’existence de cing nuances modales appelées cung et correspondant elles aussi a divers
sentiments : nam (calme) bac (puissant) huynh (vif) pha (plaintif) nao (mouvant). Mais les musiciens y font rarement référence.



LE CA TRU
une tradition musicale vieille de cinq siecles

Originaire du delta du Fleuve rouge, au nord du Vietnam, le Ca tru est une musique savante,
comportant des notions codifiées de mode, de rythme, d’ornementation, de variations et d'im-
provisation. Certains pensent qu'il existait déja sous la dynastie des Ly (a partir du XI¢ siecle).
Mais tel qu'il est chanté actuellement, le Ca fru ne peut remonter au dela du XVe siecle, époque
a laquelle le dan day, luth indispensable a son accompagnement, fut invente.

Ca signifie chant, et fru désigne une tablette de bambou marquée de caracteres chinois et que
I'on utilisait pour récompenser les chanteuses. A chaque mot ou passage bien chanté, on grati-
fiait les chanteuses d'un ou plusieurs tru qu’elles pouvaient échanger contre de 1’argent.

Le Ca tru est une musique d’art, essentiellement vocale, destinée a étre exécutée pour un petit
nombre d’auditeurs a 1'occasion des moments de délassement et dans l'intimité bien close des
salles. Il n’est chanté que par les femmes qui marquent elles-mémes le rythme sur un phach,
une petit planchette en bambou ou en bois de trente centimetres de long frappée par deux
baguettes en bois. La chanteuse est accompagnée par le luth dan day et un tambour appelé
trong chau marque la ponctuation et signale les passages bien chantés : on le surnomme parfois
« tambour d’éloge ».

Il existait autrefois trois types de Ca tru :

e le hat choi, chant de divertissement exécuté dans la demeure des mélomanes ou chez les
chanteuses ;

* le hat cua dinh, chanté dans les temples des génies tutélaires des villages ;

e le hat thi, chant de compétition pour l'attribution des prix.

L’Ensemble Ca Tru Thai ha de Hanoi



Les poemes sont pour la plupart empruntés au répertoire dit
“de divertissement”, hat choi, et parfois au répertoire rituel hat
cua dinh. Ce sont des poemes nostalgiques composés par des
lettrés : poemes d’amour, poemes “parlés” hat noi a caractere
moral, ou encore le virtuose Ba muoi sau giong dans lequel la
chanteuse enchaine en douze minutes vingt manieres diffé-
rentes de chanter.

La chanteuse (co dau) joue le rOle le plus important. Pour
devenir une chanteuse reconnue, il est recommandé d’appar-
tenir a une famille comptant plusieurs géneérations de chan-
teuses. Apres un entrainement de deux ou trois ans, la jeune
fille est autorisée a jouer du phach tout en chantant. Apres
cinq ans, elle peut demander 'autorisation de chanter devant
un groupe de connaisseurs au cours d'une cérémonie au terme
de laquelle elle est reconnue officiellement comme chanteuse.
La technique vocale est sophistiquée. Le souffle doit venir de
la région du bas-ventre et sortir de la gorge avec retenue en
faisant entendre un vibrato appelé do hot (littér. « verser des
grains de perles »).

Le dan day est un grand luth a trois cordes. Sur son manche sont posées onze grandes frettes
de bambou. On pince les cordes a 'aide d’un plectre en bambou ou en corne. La hauteur des
frettes permet au musicien d’orner les notes par des pressions plus ou moins fortes sur les

cordes. Le luth ne suit pas la mélodie des chants mais joue des
formules mélodiques particulieres a chaque partie du chant
en y ajoutant des “fleurs” et des “feuilles” : c’est-a-dire des
notes de passage, des broderies et des fioritures destinées a les
rendre plus élégantes.

Le trong chau est un petit tambour poseé verticalement sur le plan-
cher et frappé a I'aide d'une baguette en bois tantot sur la peau,
bien a plat, tant6t sur la caisse. Son nom signifie « tambour -
audience royale » car jadis, lors des séances de chant au palais
royal, un musicien connais-
seur était chargé de marquer
au tambour les passages bien
chantés. Fin connaisseur, le
tambourinaire sait marquer
les respirations, les pauses,
et ne pas frapper a tort et a
travers, ce qui risquerait de
“fermer la bouche de la chan-
teuse”.

Jusqu’au XIXe siecle, le Ca tru était chanté dans les villages lors des cérémonies de temple,
au palais royal et dans les maisons des lettrés. Les chanteuses étaient généralement des villa-
geoises. Avec l'essor économique et urbain du pays au début du XXe¢ siecle, la plupart des chan-



teuses partirent a la ville chanter dans des théatres ou des cabarets pour la classe émergente de
nouveaux riches, et se mirent par la méme occasion a exercer le métier d’entraineuses. Déprécié
par ce nouveau public qui n’y connaissait rien et dévalorisé par le nouveau statut des chan-
teuses, le Ca tru fut interdit apres I'indépendance en raison de son caractere « féodal », « bour-
geois » et « corrompu ». Ce n’est qu’au début des années 90, avec la libéralisation économique
et sociale, qu’il retrouva ses lettres de noblesse grace a quelques vieilles co dau qui avaient
maintenu secretement la tradition. Inscrit au patrimoine culturel immatériel de I'Unesco en
2009, le Ca tru a retrouveé son statut de musique savante et depuis une quinzaine d’années les
ensembles fleurissent dans le nord du pays.

L'ensemble Ca Tru Thai Ha est un des pionniers de cette renais-
sance. Cet ensemble familial fut fondé dans les années 70-80
par M. Nguyen Van Mui (photo), disciple d'une des dernieres
co dau de I'ancien temps, Madame Quach Thi Ho (1909-2001).
En raison de son age et de sa santé, Nguyen Van Mui a da
renoncer a venir en France. L'ensemble se compose donc de
ses trois enfants : la chanteuse Nguyen Thuy Hoa et ses freres
Nguyen Manh Tien au luth et Nguyen Van Khue au tambour.
Enfin, la jeune génération est représentée par sa petite niece
Nguyen Kieu Anh.

LE DON CA TAI TU
une musique aux saveurs méridionales

Le Don ca tai tu est né lui aussi dans un delta, celui du Mékong situé a 1'opposé du delta du
Fleuve Rouge qui avait été le berceau du Ca tru, et a la fin du XIX® siecle.

Si le Don ca tai tu ne peut s’enorgueillir d'une ancienneté comparable a celle du Ca tru, c’est que
le sud ne fut colonisé qu’assez tardivement par le peuple Viét, principalement par des paysans
pauvres, des déportés, des soldats démobilisés, des fonctionnaires exilés venus du centre du
pays. Ils apportaient avec eux leurs traditions musicales.

Au début du XIXe¢ siecle, deux genres musicaux marquaient la vie des habitants du sud : le
théatre classique hat boi et la musique rituelle nhac le. Le soir, apres les représentations théa-
trales ou apres les cérémonies, les instrumentistes se réunissaient pour le plaisir autour d'un
repas et improvisaient sur les mélodies de ces deux répertoires. Ils créeérent ainsi un nouveau
genre de musique de divertissement le don cay. Vers 1885, suite a une insurrection ratée contre
le pouvoir colonial francais, des musiciens originaires de Hué¢, alors capitale impériale, fuirent
vers le sud et s’y installerent. Ils apportaient avec eux la tradition aristocratique du centre
Vietnam, le nhac cung dinh. Se mélant aux musiciens de don cay, ils contribuerent a I’'émergence
d'une musique nouvelle, le Don ca tai tu.

Littéralement Don ca tai tu signifie : instruments — chant — des amateurs, signifiant qu’il s’agit
d’une musique jouée pour le plaisir et non pour gagner sa vie. A la fin du XIX¢ siécle, le Don
ca tai tu s'impose dans tous les événements importants de la vie sociale : fétes saisonnieres,
célébrations des divinités tutélaires dans les maisons communales, mariages, naissances, voire
meéme parfois lors des funérailles.



Dans les années 20 et 30, les musiciens de Don ca tai tu choisissent vingt pieces qu'ils désignent
comme leur répertoire de base, celui que tout musicien doit connaitre parfaitement. A ce réper-
toire s’ajoute une cinquantaine de pieces et de chants de moindre importance ainsi que des
compositions plus récentes. Contrairement au répertoire du Ca tru qui est fixé une fois pour
toutes, le répertoire de Don ca tai tu ne cesse d’évoluer au gré des compositions nouvelles.

Un morceau est toujours précédé d'un court prélude de rythme libre, le rao, joyeuse caco-
phonie ou chaque musicien semble vérifier I’accord de son instrument. En fait, les instrumen-
tistes « installent » le mode qui va étre joué et sa nuance. Puis, a un moment donné, comme
par magie, ils se retrouvent sur la méme note. Un petit coup de cloche de bois, et la piece
commence. Celle-ci n’est pas composée dans les moindres détails, il s’agit plutot d'une struc-
ture qui laisse une certaine liberté aux interpretes. Les phrases musicales sont des sortes de
« squelettes » dont chaque musicien connait les notes importantes, le rythme et la longueur.
Il ne reste plus qu’a mettre de la chair sur ce squelette et chacun le fait a sa maniere, selon son
inspiration et selon la technique propre a son instrument : ce sont des notes additionnelles,
des redoublements, des variations de tempo, des broderies. Et comme il s’agit d'une musique
d’ensemble, les différentes parties se superposent, créant une étonnante polyphonie.

Contrairement a la formation instrumentale du Ca tru rigoureusement fixée par la tradition,

celle du Don ca tai tu fluctue en permanence. Les musiciens, obligés d’étre multi-instrumen-

tistes, passent d’un instrument a un autre au gré des pieces.

Les quatre instruments principaux sont :

* le dan kim ou luth en forme de lune reconnaissable a sa caisse ronde, aux sonorités un peu
seches

* le dan tranh, la cithare a seize cordes sur chevalets au timbre métallique et généreux

e le dan nhi, une petite viele a deux cordes aux sonorités aigués

e le phim lom, une guitare occidentale dont le manche a été adapté pour jouer les ornements
et les notes microtonales.

Selon les pieces, d’autres instruments peuvent étre joués, comme la flite traversiere sao ou

le monocorde dan bau dont le timbre composé d’harmoniques joués en glissando convient a

merveille aux pieces meélancoliques. La-dessus se greffe le chant, interprété par un homme ou

par une femme dans un style fleuri totalement différent du style vocal du Ca tru.






