
Maison des Cultures du Monde, 101 boulevard Raspail, 75006 Paris
01 45 44 72 30 / info@maisondesculturesdumonde.org

Chants et danses 
des pygmées aka du Congo

ensemble ndima

DOSSIER PéDagOgIquE 
à l’usage de l’enseignant

Théâtre Claude Lévi-Strauss – Musée du quai Branly
37 quai Branly, 75007 Paris

 

Vendredi 23 mai de 14h00 à 15h30 
(1 h de représentation suivie de 30 mn d’échange avec les artistes)

Pour le confort de tous, 
les classes sont priées d’arriver au théâtre à 13h45 dernier délai.

 Merci ! 

Les photos utilisées dans ce dossier ne peuvent être reproduites



La Maison des Cultures du Monde : vivre l’expérience de la rencontre avec l’autre.... 

Fondée en 1982, la Maison des Cultures du Monde est une institution culturelle pionnière en  
matière de dialogue des cultures qui s’engage activement auprès du jeune public. 

Dans le cadre du Festival de l’Imaginaire, des élèves de tous âges sont invités à découvrir les 
patrimoines culturels du monde à travers une série de spectacles. 

Choisis tant pour leurs qualités esthétiques et leur représentativité culturelle que pour leur po-
tentiel pédagogique, ces spectacles sont conçus sous forme de rencontres, généralement 1h de 
représentation suivie de 30 minutes de discussion avec les artistes.

2

L’ENSEMBLE NDIMA

Ce concert est consacré à l’une des traditions musicales les plus spectaculaires au monde. Loin 
de tout exotisme – le mot pygmée renvoie trop souvent à la notion controversée de « peuple pre-
mier » – il s’agit avant tout de découvrir des musiciens hors pair et un univers musical d’une 
richesse, d’une complexité mais aussi d’un entrain étonnants. Transmises oralement, prati-
quées par tous, les polyphonies vocales pygmées, et tout particulièrement celles du peuple Aka, 
ne cessent d’émerveiller. Quant à leurs danses, ce sont de petits bijoux d’invention et de truculence.

Ndima (littéralement : la forêt en langue aka) est composé de trois hommes et trois femmes 
Aka originaires d’un tout petit village forestier du département de la Likouala en République du 
Congo : Kombola. Depuis Brazzaville, on y accède par avion, pirogue puis à pied.

Il n’est pas dans la tradition pygmée de former des ensembles, amateurs ou professionnels. 
Mais comme partout, certaines personnes chantent, dansent, jouent mieux que les autres. 
Alors, pour promouvoir leur musique et la sauvegarder, ils ont décidé en 2003 de former un 
ensemble à géométrie variable selon la disponibilité de ses membres parfois retenus par une 
autre activité ou, pour les femmes, par une grossesse. Aidés par l’ethnologue Sorel Eta qui joue 
bénévolement le rôle d’agent de développement local et d’impresario, Ndima a déjà publié 
deux CD au Congo dont un avec le soutien de l’Unesco.

Ndima en tournée en Suisse en 2013



LES PYGMÉES

Le terme « pygmée » désigne un ensemble de populations de l’Afrique centrale installées 
principalement dans les zones de forêt équatoriale où elles vivent de façon semi-nomade 
de la chasse, de la cueillette et parfois d’un peu d’agriculture vivrière. 

L’étymologie de pygmée est pygmaioi, un mot forgé à partir de pygmaios (πυγμαιος) signifiant une 
longueur d’une coudée, et désignant dans la mythologie grecque un peuple africain de petite 
taille. D’après Aristote, les Pygmaioi ne mesuraient que 70 cm.

Les pygmées d’Afrique centrale ne sont pas aussi petits, tant s’en faut. Ils mesurent en moyenne 
1,20 m à 1,50 m et l’on suppose que leur taille est le résultat d’une longue adaptation au milieu 
touffu de la forêt vierge dont ils furent pendant des millénaires les seuls habitants. Au reste, 
cette question de taille devient aujourd’hui secondaire car, comme tous les peuples du monde 
de nos jours, et notamment du fait de la multiplication des métissages avec leurs voisins ban-
tous, les pygmées grandissent eux aussi. Ce qui importe, c’est la survie de leur société, de leur 
culture et de leur mode de vie.

Se nourrissant des produits de la chasse et de la cueillette, des activités incompatibles avec une 
forte concentration de population, les pygmées ont toujours vécu en petits groupes fami-
liaux de quelques dizaines de personnes dans des campements de huttes démontables qui 
leur permettaient de traverser la forêt en quête de leurs ressources.

L’établissement progressif mais massif d’agriculteurs sédentaires bantous (parfois appelés 
« grands Noirs ») depuis le bassin du Congo jusqu’à l’Afrique du sud entre le deuxième millé-
naire avant J.-C. et le XIIIe siècle, puis la colonisation française et belge qui inaugura un vaste 
processus d’exploitation des forêts et des sous-sols qui se poursuit aujourd’hui, ont provoqué 
une destruction partielle de la forêt équatoriale et du gros gibier (éléphants, grands 
singes…), repoussant les populations pygmées vers des régions de plus en plus reculées, et 
accentuant ainsi leur fragmentation démographique.

2 3

Ci-dessus : Un lièvre de brousse pris au piège 
lors d’une chasse au filet.

Ci-contre : avant la chasse à l’arc, les hommes  
enduisent les flèches de poison.                    © DR



4

Aujourd’hui, ils se répartissent dans les forêts équatoriales du bassin du Congo depuis le 
sud du Cameroun jusqu’au Rwanda et au Burundi en passant par le sud de la Centrafrique et 
le nord du Congo-Brazzaville, et tout le Congo-Kinshasa. Il n’existe pas de recensement précis, 
mais la population pygmée n’excède pas 200.000 personnes.

À l’exception des Twa du Rwanda (8.000 personnes seulement depuis les massacres de 1994) 
et du Burundi (30.000) qui sont pour la plupart intégrés à la société de ces anciens royaumes 
dont ils ont adopté la langue et la culture, les pygmées se subdivisent en groupes ethnolinguis-
tiques distincts ayant chacun sa langue, ses traditions, ses pratiques religieuses et sa musique : 
les principaux sont les Baka au Cameroun (40.000 individus), les Aka en Centrafrique et au 
Congo-Brazzaville (30.000), les Gundi en Centrafrique (9000), enfin en République démocra-
tique du Congo (Congo-Kinshasa) : les Tswa (15.000), ainsi que les Asoa (25.000), Efe (15.000) 
et Kango (6.000) de la forêt de l’Ituri connus sous le nom de Mbuti et qui souffrent depuis des 
décennies du conflit qui perdure le long des Grands Lacs.

La situation sociale, économique et politique des pygmées en Afrique centrale est difficile 
et si des États ont peu à peu reconnu leur statut de citoyen à part entière (comme le Congo-
Brazzaville en 2011), les pygmées sont toujours maintenus dans un état de sujétion et 
parfois même de servage par leurs voisins bantous. 

Ces deux populations sont liées par une association d’intérêts mêlée de mépris et de crainte. De 
par leur connaissance intime de la forêt, les pygmées sont non seulement pourvoyeurs de gibier 
et d’autres produits de la sylve, mais leur maîtrise des esprits de la forêt, souvent redoutables, en 
fait aussi des devins, des guérisseurs, parfois même des sorciers. En retour, les Bantous leur assure 
encadrement et « protection », et leur fournissent des produits agricoles, un peu de viande de 
bétail, du sel et du tabac, quelques billets et de l’alcool qui reste un bon moyen d’aliénation. 

Mais la principale menace qui pèse aujourd’hui sur le destin des pygmées est une exploita-
tion forestière acharnée qui détruit les forêts, mite leur territoire, fait disparaître le gibier, 
menaçant ainsi l’activité, l’habitat, le système social et la culture des pygmées. Contraints 
de se sédentariser dans des villages et dans certains cas de s’abandonner dans des camps de 
réfugiés, ils perdent leurs repères, leurs valeurs, leurs coutumes, leur culture. 



UNE GrANDE rIChESSE DES ArtS DE L’orALItÉ

En dépit de leurs différences, notamment linguistiques, la plupart des groupes pygmées parta-
gent plusieurs points communs. Ils sont généralement organisés en petits groupes non 
hiérarchisés dans lesquelles les relations sont égalitaires. Certes, la parole des anciens est 
prépondérante, mais aucune décision concernant une communauté ou un campement 
ne peut être prise sans une discussion préalable à laquelle tout le monde, hommes et 
femmes, participe. La cueillette, la chasse au gros gibier sont toujours collectives et le produit 
est équitablement partagé entre les familles. 

Il en va de même pour la religion et les arts, deux domaines indissociables. Les chants et les 
danses ont presque toujours une fonction sociale ou rituelle et sont toujours pratiqués de 
manière collective, là encore sans hiérarchie aucune. La notion de musicien professionnel 
n’existe pas, même si les chanteurs ou danseurs les plus talentueux bénéficient d’une recon-
naissance au sein de la communauté. 

Contraints de se déplacer et ne pouvant donc s’encombrer d’objets, les pygmées ont toujours 
privilégié les arts de l’oralité : mythes, contes, chantefables (contes entrecoupés de chants), 
chants et danses. La pratique instrumentale est relativement récente et la plupart des instru-
ments qu’ils utilisent sont empruntés à leurs voisins. 

L’art vocal est donc privilégié et trouve son expression la plus parfaite dans la polyphonie, 
en particulier celle des pygmées Aka du Congo et de Centrafrique.

L’habitat se transforme : avec la sédentarisation, le campement de huttes traditionnelles (en haut) est remplacé par des cases en pisé, 
comme à Kombola (en bas), le village du groupe Ndima.                                                                                                                       © DR4 5



LES AKA EN QUELQUES MotS 
Chasseur-cueilleurs, les pygmées Aka sont reconnaissables à leur courte taille et leur habitat traditionnel 
constitué de huttes en rondin. Les expressions esthétiques telles les scarifications corporelles permettent 
aussi de les identifier. Au nombre de 30.000 environ, ils se partagent entre les forêts du nord de la Répu-
blique du Congo et du sud de la Centrafrique. 
Ils parlent leur propre langue, le aka, qui a été étudiée par des linguistes français mais aussi des anthropo-
logues et des ethnomusicologues (cf . Encyclopédie des pygmées Aka, dir. Jacqueline M.C. Thomas, Serge 
Bahuchet, Alain Epelboin et Susanne Fürniss, Paris, Peeters/Selaf, 1983-2011). 
Enfants de la forêt, les Aka savent prendre soin de cet environnement car leur vie dans tous ses aspects 
en dépend. Pour se nourrir, ils ont recours aux animaux et aux végétaux comestibles qui poussent à leur 
portée. Ils se soignent à base de plantes et d’essences diverses dont ils connaissent bien les vertus. Ils en 
font aussi usage dans leur vie sentimentale pour conquérir l’amour d’une femme, d’un homme ou pour 
consolider une union matrimoniale. Des objets divers sont confectionnés à base de végétaux pour servir à 
la chasse, à la cuisine, à la récolte du miel…
Minoritaires et marginalisés, les pygmées Aka entretiennent avec leurs voisins bantous majoritaires des rap-
ports de clientèle, voire de servage, exerçant pour leur compte différentes tâches économiques : chasser, 
pêcher, collecter du miel, travailler dans les plantations et transporter des charges diverses. En raison de 
l’influence croissante du modernisme en milieu rural et de la raréfaction de certains produits alimentaires 
dans la forêt, laquelle est de plus en plus dévastée par les agriculteurs et les exploitants forestiers, leur 
mode de vie et leur culture sont aujourd’hui fortement menacés.

LE ChANt PoLYPhoNIQUE DES AKA

Chez les Aka, la musique fait partie du quotidien et 
elle est pratiquée par tous. Comme l’écrit Simha Arom, 
l’ethnomusicologue qui fit découvrir leur musique à la fin 
des années 70 : « à entendre chanter un chœur aka, c’est-
à-dire l’ensemble d’un campement, on retient l’impres-
sion d’un extraordinaire entrelacs de voix et de timbres 
vocaux où prédomine le procédé du jodel » (Encyclopédie 
des pygmées Aka).

Imaginons une fin d’après-midi dans l’espace dégagé de-
vant les huttes du campement, les habitants sont assis, les 
uns bricolent, les autres bavardent, quelques femmes pré-
parent le repas… Une voix d’homme ou de femme lance 
alors un appel en arpèges brisés, faisant alterner avec 
régularité les notes en voix de tête et les notes en voix 
de poitrine, puis une seconde voix entre, intercalant sa 
propre mélodie avec la première (principe du « contre-
point »), puis d’autres voix encore viennent s’intercaler 
et se superposer aux premières, et ces voix se doublent, 
se triplent, se quadruplent à mesure que le chant est 
repris par toutes les personnes présentes. 

Chœur de femmes aka                       © S. Fürniss 6



Les paroles n’ayant guère d’importance, on peut les répéter ou les varier, et tenir ainsi le chant 
ad libitum pendant de longues minutes. Cela semble donc fonctionner comme un canon. 
Mais la réalité est plus complexe, car s’il suffisait que chacun répétât son petit bout de mélodie, 
cela deviendrait vite lassant. Chaque chanteur introduit donc des variations dans sa mélodie : 
des notes additionnelles, des modifications du rythme, qui épaississent peu à peu le chant et 
lui donne une densité, une puissance extraordinaire.

Les rythmes sont eux aussi complexes, jouant 
en permanence sur une ambiguïté entre le bi-
naire et le ternaire, de sorte que les chanteurs 
se repèrent en battant des mains en mesure.

Autre aspect important : les Aka chantent en 
notes « disjointes », c’est-à-dire des notes éloi-
gnées les unes des autres dans la gamme, et de 
manière alternée. Ce mouvement mélodique 
en dents de scie (une note haute, une note 
basse, une note haute, etc) est renforcé par la 
pratique du jodel, un terme emprunté à une 
technique de chant traditionnel tyrolien qui dé-
signe le passage brutal de la voix de poitrine à 
la voix de tête (ou de fausset).

Les chanteurs entrent un à un dans le chant, le nourrissent, l’épaississent progressivement 
jusqu’à une sorte d’apogée. De même, ils en sortent un par un jusqu’à l’extinction finale. Et 
ceci n’est commandé par personne. Chaque exécution d’un chant est donc unique car on 
ne peut prévoir son degré de complexité polyphonique et rythmique et sa durée.

Cela n’est possible que parce que le chant est cyclique : chaque chanteur répète et varie 
une formule mélodique et rythmique autant de fois qu’il le souhaite. C’est ce que les eth-
nomusicologues appellent un ostinato à variations et que l’on pourrait représenter sous la 
forme d’une roue tournant indéfiniment, sans véritable début, ni fin. 

Les Aka sont de purs musiciens. Ce qu’ils cherchent, c’est l’acte de création collective à tra-
vers une série d’interactions individuelles, l’élaboration d’une vaste architecture sonore dont 
la structure, connue de tous, laisse à chacun un espace d’invention et de liberté. Leur musique 
est à l’image de leur société : elle est autogérée à partir d’un ensemble de règles admises 
par tous.

Il en va de même pour l’apprentissage de la musique qui se fait dès l’enfance, par « impré-
gnation », comme pour une langue maternelle. Pendant les séances de chant, les tout-petits 
sont assis sur les genoux de leur mère ou de leur père et sont bercés par la musique. Plus grands, 
ils ont leurs propres jeux chantés qu’ils se transmettent entre eux ; ces jeux leur permettent 
de s’exercer sur des formules mélodiques et rythmiques assez simples et parfois même sur des 
polyphonies rudimentaires. Mais bien vite, ils peuvent se lancer dans les chants d’adultes, en 
particulier dans le registre des femmes qui convient aux filles et aux garçons dont les voix n’ont 
pas encore mué.

6 7



LE rÉPErtoIrE

Le répertoire comprend des chants de divertissement, des chantefables (contes entrecou-
pés de petites ritournelles chantées), mais dans leur grande majorité les chants et les danses 
répondent à une fonction sociale et/ou rituelle. 

La chasse par exemple suscite un important répertoire de chants propitiatoires qui précèdent 
le départ, qui célèbrent le retour ainsi que d’appels modulés qui sont lancés pendant la chasse 
à travers la forêt (photo p.10). Ces chants peuvent varier selon le gibier qui a été tué car il faut 
apaiser l’esprit de l’animal tué. La récolte du miel (photo ci-dessous) a aussi son répertoire. 
Les rites de divination, les rituels de guérison sont également accompagnés de chants, tout 
comme l’installation du groupe dans un nouveau campement. Enfin, il y a des chants pour 
le mariage, pour les femmes enceintes, pour la naissance, notamment la naissance de ju-
meaux qui est considérée comme un mystère divin, et bien sûr pour les funérailles. 

La plupart de ces chants, rituels ou profanes, sont accompagnés de danses individuelles ou 
collectives où l’on retrouve sous forme chorégraphique le thème ou les circonstances du chant. 
Le chant pour apaiser l’esprit de l’éléphant tué est par exemple accompagné d’une danse qui 
imite le pas de l’animal. La danse d’un esprit de la forêt est figurée par un grand masque de 
feuilles qui couvre tout le corps du danseur. Dans les danses individuelles, les mouvements 
peuvent révéler une grande virtuosité et une beauté graphique qui est magnifiée chez les 
femmes par la majesté de leur épais pagne de raphia qui amplifie les mouvements du bassin 
(photo de couverture).

Le répertoire ne se limite pas à des chants connus de tous et transmis de génération à géné-
ration depuis des temps immémoriaux. Il s’agit d’une tradition vivante et chaque année 
apporte ses nouveaux chants qui sont testés par la communauté. Un chant qui « résiste » 
quelques années est alors digne d’entrer au répertoire. Cependant les pygmées différencient 
clairement le répertoire canonique (ou classique), notamment les chants rituels, et le répertoire 
récent, plus malléable. 

8 9
 Danse d’un esprit de la forêt, masque de longues feuilles.                                                © DRLa récolte du miel.                         © DR



LES INStrUMENtS

À part les tambours qui accompagnent certaines danses, les instruments de musique sont 
joués le plus souvent individuellement, pour le délassement. Ce sont l’arc musical, la harpe 
arquée, la harpe-cithare. Les pièces, tout comme les chants, sont des formules mélodiques et 
rythmiques qui sont répétées et variées. 
L’arc musical, que l’on retrouve un peu partout en Afrique, s’inspire de l’arc de chasse. Il est 
tenu dans une main de telle sorte que la corde soit en partie placée devant la bouche ouverte 
du musicien. De l’autre main, celui-ci frappe la corde avec une baguette et en modifiant la 
forme de sa bouche, il module les sons ainsi produits, comme avec une guimbarde.

La harpe arquée et la harpe-cithare sont des instruments empruntés à leurs voisins bantous. 
La harpe arquée est composée d’une caisse en bois évidée sur laquelle on a fixé un manche 
recourbé et tendu quelques cordes. La harpe-cithare est un long bâton, équipé d’un résonateur 
en calebasse, au milieu duquel est fixé une tige verticale qui sert de chevalet et sur laquelle on 
fait passer plusieurs cordes en métal.

8 9

Tambours pour la danse                                                                                                                  Harpe-cithare                        © DR

Harpe arquée                                                                                         Arc musical                                                                        © DR



10
Jeux d’adolescentes.                                                                                                                                                                                © DR

Le rituel qui précède la chasse, destiné à attirer les faveurs des esprits du gibier et à se protéger des accidents, est accompagné de 
chants importants dans le répertoire des Aka.                                                                                                                                          © DR




